[bookmark: _GoBack]Svätý Otec František

Staroba nie je choroba, ale privilégium svedčiť o vernej láske Boha  31. 1. 2020 - kongres
Život je darom a keď je dlhý, je privilégiom, a to pre nás samých i pre druhých. Vždy. Demografická pyramída sa v priebehu pár desaťročí obrátila naruby. Zatiaľ čo kedysi väčšinu obyvateľstva tvorili deti a mladí a starých ľudí bolo pomenej, dnes je to naopak. Ak kedysi starí ľudia mohli zaľudniť jeden malý štát, dnes by mohli zaľudniť jeden kontinent. V tomto zmysle ide o novinku pre každú spoločenskú i geografickú oblasť sveta.

Z biblického pohľadu je staroba požehnaním. V Biblii je dlhovekosť požehnaním. Stavia nás do konfrontácie s našou krehkosťou, s našou vzájomnou závislosťou, s našimi rodinnými a komunitnými putami, a predovšetkým s naším božím synovstvom. Boh Otec tým, že nám dopraje starobu, daruje nám čas, aby sme sa prehĺbili v poznaní jeho, v dôvernosti s ním, aby sme čoraz viac vstúpili do jeho srdca a odovzdali sa mu.

Boží plán spásy sa uskutočňuje aj v chudobe slabých, sterilných a bezmocných tiel. Z neplodného lona Sáry a zo storočného tela Abraháma sa narodil vyvolený ľud. Z Alžbety a starého Zachariáša sa narodil Ján Krstiteľ. Starý človek, aj keď je slabý, môže sa stať nástrojom dejín spásy.

Uvedomujúc si nenahraditeľnú rolu starých ľudí, Cirkev sa stáva miestom, kde sú generácie povolané zdieľať Boží plán lásky vo vzťahu vzájomnej výmeny darov Ducha Svätého. Toto medzigeneračné zdieľanie nás zaväzuje zmeniť náš pohľad na starých ľudí, aby sme sa naučili hľadieť na budúcnosť spoločne s nimi.

Staroba nie je choroba, je privilégiom. Starých ľudí netreba spájať len s minulosťou, sú aj zajtrajškom Cirkvi. Neexistuje len minulosť, akoby pre starých ľudí existoval len ten život, ktorý majú za sebou a spráchnivený archív. Nie. Pán s nimi môže a chce písať aj nové stránky, stránky svätosti, služby, modlitby... Dnes by som vám chcel povedať, že starí ľudia sú prítomnosťou a zajtrajškom Cirkvi. Áno, sú aj budúcnosťou Cirkvi, ktorá spoločne s mladými prorokuje a sníva!

Proroctvo starých ľudí sa uskutočňuje, keď svetlo Evanjelia plne vstupuje do ich života; keď ako Simeon a Anna berú do náručia Ježiša a ohlasujú revolúciu nežnosti, Dobrú zvesť o tom, kto prišiel na svet priniesť Otcovo svetlo.  Preto vás prosím, aby ste sa nešetrili v ohlasovaní Evanjelia starým rodičom a dôchodcom. ... Staroba nie je choroba, je privilégiom! Osamelosť môže byť chorobou, ale s láskou k blížnemu, s blízkosťou a duchovnou útechou ju môžeme vyliečiť.“

Starí rodičia majú nenahraditeľnú úlohu pri odovzdávaní viery a kresťanskej formácie deťom a mladým ľuďom. Treba ich preto zahŕňať do pastoračných plánov a považovať ich za jednu z vitálnych zložiek cirkevných komunít. Oni nie sú len osobami, ktorým sme povolaní pomáhať a chrániť ich, aby sme sa starali o ich život, ale môžu byť aktérmi evanjelizačnej pastorácie, privilegovanými svedkami vernej lásky Boha.

Civilizovanosť je schopnosť čeliť kultúre odpadu  30. 1. 2020 –  Kongregácii pre náuku viery
Kresťanská náuka nie je systém strnulý a uzatvorený do seba, ale ani nie nejakou ideológiou, ktorá sa mení od sezóny k sezóne; je to dynamická realita, ktorá sa zostávajúc vernou svojim základom obnovuje z generácie na generáciu a má zhrnutie v jednej tvári, jednom tele a jednom mene: Zmŕtvychvstalý Ježiš Kristus.

Vďaka Zmŕtvychvstalému Pánovi nás viera otvára dokorán voči blížnemu a jeho potrebám, od tých najmenších až po najväčšie. Preto si odovzdávanie viery vyžaduje, aby sme mali na pamäti jej príjemcu, poznali ho a milovali slovom i skutkom. Z tohto pohľadu je význačné vaše úsilie reflektovať na tomto plenárnom zhromaždení nad  starostlivosťou o osoby v kritických a terminálnych fázach života.

Súčasný socio-kultúrny kontext postupne stále viac naštrbuje povedomie toho, čo činí ľudský život cenným. Je totiž stále častejšie hodnotený na základe jeho výkonnosti a úžitkovosti, až natoľko, že životy, ktoré nespĺňajú toto kritérium, sa považujú za životy „odpísané“ alebo „nedôstojné“. V tejto situácii straty autentických hodnôt zlyhávajú aj nespochybniteľné povinnosti solidarity a ľudského a kresťanského bratstva.

Spoločnosť si zasluhuje prívlastok „civilizovanosti“ vtedy, ak vytvára protilátky proti kultúre odpadu; ak uznáva nedotknuteľnú hodnotu ľudského života; ak sa solidarita aktívne praktizuje a chráni ako základ spolužitia.“

Dobrý Samaritán učí správnemu pohľadu srdca, pretože človek mnohokrát pozerá a nevidí. Chýba zľutovanie. Takýto prístup je potrebný aj dnes. Vzťahový, a nie čisto klinický prístup k chorému, branému v jedinečnosti a celistvosti jeho osoby, ukladá povinnosť nikdy nikoho neopúšťať v situácii nevyliečiteľnej choroby. Ľudský život si z dôvodu svojho zamerania k večnosti zachováva celú svoju hodnotu a celú svoju dôstojnosť v akejkoľvek situácii, aj v chúlostivosti a slabosti, a ako taký je vždy hodný maximálnej úcty.

Sv. Tereza z Kalkaty, ktorá žila štýl blízkosti a zdieľania, keď chránila až do úplného konca uznanie a úctu k ľudskej dôstojnosti a robila umieranie ľudskejším, hovorila takto: „Kto na ceste svojho života zapálil hoci len plamienok v temnote nejakého človeka, nežil márne“.

Myslím na to, aké dobro konajú hospice v paliatívnej starostlivosti, kde sú nevyliečiteľne chorí sprevádzaní s odbornou lekárskou, psychologickou a duchovnou podporou, aby mohli žiť dôstojne, upokojení blízkosťou im drahých osôb v konečnej fáze ich pozemského života. Dúfam, že takéto centrá budú i naďalej miestom, kde sa s nasadením poskytuje „terapia dôstojnosti“ živiac tak lásku a úctu k životu.

Nový cyklus katechéz o blahoslavenstvách  29. 1. 2020
Text, ktorý otvára „Reč na hore“, osvietil život veriacich i mnohých neveriacich. Je ťažké nebyť zasiahnutými týmito Ježišovými slovami, a je správne túžiť ich čoraz plnšie pochopiť a prijať. Blahoslavenstvá obsahujú „preukaz totožnosti“ kresťana, pretože načrtávajú tvár samotného Ježiša, jeho štýl života.

Ježiš, vidiac zástupy, ktoré idú za ním, vyjde na miernu vyvýšeninu, ktorá obkolesuje Galilejské jazero, sadne si a obrátený k učeníkom hlása blahoslavenstvá. Posolstvo je teda adresované učeníkom, avšak horizont tvoria zástupy, čiže celé ľudstvo. Je to posolstvo pre celé ľudstvo. Okrem toho, „hora“ odkazuje na Sinaj, kde dal Boh Mojžišovi prikázania. 

Ježiš začína vyučovať nový zákon: byť chudobnými, byť tichými, milosrdnými... Tieto „nové prikázania“ sú oveľa viac než len normy. Vskutku, Ježiš nič nenanucuje, ale odhaľuje cestu šťastia – jeho cestu – opakujúc osemkrát slovo „blahoslavení“.

Každé blahoslavenstvo začína slovom „blahoslavení“; potom prichádza situácia, v ktorej sa blahoslavení nachádzajú: chudoba ducha, žiaľ, hlad a smäd po spravodlivosti, a tak ďalej; nakoniec je tu dôvod blahoslavenstva uvedený spojkou „lebo“: „Blahoslavení títo, lebo...; blahoslavení tamtí, lebo...“ Dôvodom blahoslavenstva nie je aktuálna situácia, ale to nové, čo blahoslavení dostávajú do daru od Boha: „lebo ich je nebeské kráľovstvo“, „lebo oni budú potešení“, „oni budú dedičmi zeme“ a tak ďalej.

V blahoslavenstvách Ježiš často používa budúci čas v trpnom rode: „budú potešení“, „budú dedičmi zeme“, „budú nasýtení“, „bude im odpustené“, „budú ich volať Božími synmi“. Čo však znamená slovo „blahoslavený“? Pôvodný termín nehovorí o niekom, kto má plný žalúdok alebo komu sa dobre darí, ale je to osoba, ktorá je v stave milosti, ktorá napreduje v Božej milosti a ktorá napreduje na Božej ceste: trpezlivosť, chudoba, služba druhým, útecha... Tí, čo napredujú v týchto veciach, sú šťastní a budú blahoslavení.

Boh na to, aby sa nám daroval, si často vyberá nemysliteľné cesty, azda i cesty našich obmedzení, našich sĺz, našich prehier. Je to veľkonočná radosť, o ktorej hovoria východní bratia, tá, ktorá má stigmy, avšak je živá, prešla smrťou a zakúsila Božiu moc. Blahoslavenstvá ťa vedú k radosti, vždy. Sú cestou ako dosiahnuť radosť.

Galilea pohanov   26. 1. 2020  - Anjel Pána
Začiatok Ježišovho verejného účinkovania sa udial v Galilei, na periférii v porovnaní s Jeruzalom a v kraji pochybnej povesti kvôli premiešanosti s pohanmi. Z tohto kraja sa neočakávalo nič dobré či nové; avšak, práve tam Ježiš, ktorý vyrastal v galilejskom Nazarete, začína svoje ohlasovanie.

Ježiš ohlasuje ústredné jadro svojho učenia, zhrnuté do výzvy: „Robte pokánie, lebo sa priblížilo nebeské kráľovstvo“. Táto zvesť je ako mocný prúd svetla, ktorý prechádza temnotami a rozháňa hmlu, a evokuje Izaiášovo proroctvo, ktoré sa čítava vo vianočnej noci: „Ľud, čo kráča vo tmách, uzrie veľké svetlo...“ (9,1). 

Príchodom Ježiša, svetla sveta, Boh Otec zjavil ľudstvu svoju blízkosť a priateľstvo. Tie sú nám dané zadarmo, bez našich zásluh. Božia blízkosť a Božie priateľstvo nie sú z našej zásluhy: sú bezodplatným darom od Boha. Tento dar si musíme opatrovať.

Výzvu k obráteniu, ktorú Ježiš adresuje všetkým ľuďom dobrej vôle, možno plne pochopiť práve vo svetle udalosti zjavenia Božieho Syna. Veľakrát sa zdá byť nemožné zmeniť život, zanechať cestu egoizmu, zla, zanechať cestu hriechu, lebo sa v úsilí o obrátenie zameriavame príliš na seba samých a na svoje sily, ale nie na Krista a jeho Ducha. Ale naše priľnutie k Pánovi sa nemôže zúžiť iba na osobné úsilie. 

Naše priľnutie k Pánovi sa nemôže obmedziť na osobné úsilie, musí naopak vyjadrovať dôverujúcu otvorenosť srdca a mysle pre prijatie Ježišovej Dobrej zvesti. ktorá mení svet i srdcia! Sme preto povolaní dôverovať Kristovmu slovu, otvoriť sa Otcovmu milosrdenstvu a nechať sa premieňať milosťou Ducha Svätého. Tu sa začína tá skutočná cesta obrátenia. Práve tak ako sa to stalo prvým učeníkom: stretnutie s božským Učiteľom, s jeho pohľadom, s jeho slovom bolo pre nich popudom nasledovať ho, zmeniť svoj život vložením sa do konkrétnej služby Božiemu kráľovstvu.

Prekvapivé a rozhodujúce stretnutie s Ježišom znamenalo začiatok cesty učeníkov premieňajúc ich v ohlasovateľov a svedkov Božej lásky k jeho ľudu. Kiež sa napodobňovaním týchto prvých poslov a ohlasovateľov Božieho slova môže každý z nás vydať kráčať v stopách Spasiteľa, aby sme ponúkali nádej všetkým, čo po nej smädia.

Božie slovo nás vedie na hlbinu   26. 1. 2020  -  Nedeľa Božieho Slova
„Od tej chvíle začal Ježiš hlásať“ (Mt 4,17). Takto evanjelista Matúš uviedol Ježišovo účinkovanie. On, ktorý sám je Božím Slovom, prišiel, aby sa nám prihováral svojimi slovami a svojím životom. Ako začal? Veľmi jednoduchou vetou: „Robte pokánie, lebo sa priblížilo nebeské kráľovstvo“ (v. 17). 

Základom všetkých Ježišových rečí je povedať nám, že nebeské kráľovstvo sa priblížilo. Čo to znamená? Nebeským kráľovstvom sa myslí Božie kráľovstvo, alebo jeho spôsob vládnutia, jeho prístupu k nám. Ježiš hovorí, že nebeské kráľovstvo je blízko, že Boh je blízko. Toto je tá novosť, toto je prvé posolstvo.

Boh nie je ďaleko, ten, ktorý obýva nebesia zostúpil na zem, stal sa človekom. Odstránil prekážky, zrušil vzdialenosti. My sme si to sami nezaslúžili: to On zostúpil, prišiel nám v ústrety. Božia blízkosť svojmu ľudu je jeho zvykom, od začiatku, aj v Starom zákone. Takto hovoril ľudu: „Uvažuj, ktorý národ má svojich bohov tak blízko, ako som ti blízko ja?“ A táto blízkosť sa stala telom v Ježišovi.

Boh nás prišiel osobne navštíviť tým, že sa stal človekom. Nevzal si našu ľudskú prirodzenosť zo zmyslu pre zodpovednosť, ale z lásky. Z lásky vzal na seba naše človečenstvo, lebo to sa berie, čo je milované. A Boh si zobral naše človečenstvo, lebo nás miluje a zadarmo nám chce darovať tú spásu, ktorú si sami darovať nemôžeme. On túži byť s nami, darovať nám krásu života, pokoj srdca, radosť z toho, že nám je odpustené, a to, že sa cítime milovaní.

Chápeme už teda Ježišovu priamu výzvu: „Robte pokánie“, čiže „obráťte sa, zmeňte svoj život“? Zmeňte svoj život, lebo už začal nový spôsob žitia: skončili sa časy, kedy sa žije pre seba, začala sa doba, keď sa žije s Bohom a pre Boha, s druhými a pre druhých, s láskou a pre lásku. Ježiš dnes opakuje i tebe: „Odvahu, som ti blízko, urob mi miesto a tvoj život sa zmení!“ 

Ježiš klope na dvere. Kvôli tomuto ťa Pán obdarúva svojím Slovom, aby si ho prijal ako milostný dopis, ktorý napísal tebe, aby si cítil, že je pri tebe. Jeho Slovo nás potešuje a povzbudzuje. Zároveň vyvoláva obrátenie, otriasa nami, oslobodzuje nás z ochromenia egoizmu. Lebo jeho Slovo má túto moc: zmeniť život, umožniť prejsť z temnoty do svetla. Toto je sila jeho Slova.

Ak sa pozrieme na to, kde Ježiš začal ohlasovanie, zistíme, že začal práve v oblastiach, ktoré sa vtedy považovali za „temné“ , Biblia hovorí o tých, čo sa nachádzali „v temnom kraji smrti“: sú to obyvatelia „krajiny Zabulon a krajiny Neftali, na ceste k moru, za Jordánom, Galilea pohanov“ (Mt 4,15-16; porov. Iz 8,23–9,1). 

Galilea pohanov: kraj, kde Ježiš začal ohlasovanie, sa tak nazýval preto, lebo v ňom žili rozličné národy, až sa javil ako ozajstná zmes národov, jazykov a kultúr. Viedla tade totiž Cesta k moru, ktorá bola akousi križovatkou. Žili tu teda rybári, obchodníci i cudzinci: zaiste to nebolo miesto vyznačujúce sa náboženskou čistotou vyvoleného národa. I napriek tomu Ježiš začína práve tu: nie na chrámovom nádvorí v Jeruzaleme, ale na úplne opačnej strane krajiny, v Galilei pohanov, na mieste pohraničia. Začal na periférii.

Ježiš, Slovo, ktoré zachraňuje, nevyhľadáva chránené, sterilizované a bezpečné miesta. Prichádza do našej komplexnosti, do našich temnôt. Dnes rovnako ako vtedy Boh túži navštíviť tie miesta, o ktorých si myslíme, že tam nepríde. Koľkokrát sme to však my sami, čo zatvárame dvere, keď radšej chceme ukrývať naše zmätky, naše temné stránky a dvojtvárnosť. Uzamykáme si ich v našom vnútri, zatiaľ čo prichádzame k Pánovi s nejakou formálnou modlitbou, dávajúc si pozor, aby nami jeho pravda vnútorne neotriasla. A toto je skryté pokrytectvo.

Ježiš chodil po celej Galilei, po tom mnohotvárnom a zložitom kraji. Rovnakým spôsobom sa nebojí preskúmať ani naše srdcia, nevľúdne a ťažké miesta v nás. On vie, že iba Jeho odpustenie nás uzdravuje, iba jeho prítomnosť nás premieňa, iba jeho Slovo nás obnovuje. Jemu otvorme tie naše najpokrútenejšie cesty – tie, ktoré máme vnútri a nechceme ich vidieť alebo ich skrývame –, nechajme do seba vstúpiť jeho Slovo, ktoré je „živé, účinné, rozsudzuje myšlienky a úmysly srdca“ (Hebr 4,12).

Ježiš povedal: urobím z vás rybárov ľudí. Prihovára sa rybárom a používa jazyk, ktorý im je zrozumiteľný. Priťahuje si vychádzajúc z ich života: povoláva ich tam, kde sú a takých, akí sú, aby ich zapojil do svojho vlastného poslania. „Oni hneď zanechali siete a išli za ním“ (v. 20). Prečo hneď? Lebo jednoducho cítili, že ich priťahuje. Takí rýchli a pohotoví neboli preto, že dostali príkaz, ale preto, že boli pritiahnutí láskou. 

K nasledovaniu Ježiša nestačia dobré snaženia, potrebné je každodenne počúvať jeho volanie. Len on, ktorý nás pozná a neskonale miluje, nám dá zájsť na hlbinu v mori života. Tak ako to urobil s tými učeníkmi, ktorí ho počúvli. Preto potrebujeme jeho Slovo: počúvať uprostred tých tisícov každodenných slov to jediné Slovo, ktoré nám nehovorí o veciach, ale hovorí nám o živote.

Dajme v našom vnútri miesto Božiemu Slovu! Čítajme si každý deň pár riadkov z Biblie. Začnime Evanjeliom: majme ho otvorené doma na nočnom stolíku, nosme si ho so sebou vo vrecku alebo v taške, otvorme si ho v mobile, nechajme, aby nás každý deň inšpirovalo. Objavíme, že Boh je blízko, že osvetľuje naše temnoty a že s láskou privádza náš život na hlbinu.

Nestraťme zvyk evanjeliovej pohostinnosti  25. 1. 2020  -  pri ekumenických vešperách
Pomyslime na marginalizované a prenasledované kresťanské komunity. Rovnako ako v príbehu o stroskotaní Pavla, sú to často tí najslabší, ktorí prinášajú najdôležitejšie posolstvo spásy. Pretože Bohu sa tak páčilo: zachrániť nás nie silou sveta, ale slabosťou kríža.

Pohostinnosť patrí k tradícii kresťanských spoločenstiev a rodín. Naši starci nás učili príkladom, že pri stole v kresťanskom dome je vždy tanier polievky pre priateľa na cestách alebo pre núdzneho, ktorý zaklope. A v kláštoroch sa s hosťom zaobchádza s veľkým ohľadom, akoby to bol Kristus. Nestraťme, ale naopak znovu oživujme tieto zvyky, ktoré sa poznajú z evanjelia!

Tí, ktorí sú slabí a zraniteľní, tí, ktorí materiálne majú málo čo ponúknuť, ale ktorí zakladajú svoje bohatstvo v Bohu, môžu darovať cenné posolstvá pre dobro všetkých. Pomyslime na kresťanské komunity: aj tie najmenšie a najbezvýznamnejšie v očiach sveta, ak zakusujú Ducha Svätého, ak žijú lásku k Bohu a k blížnemu, majú posolstvo, ktoré môžu ponúknuť celej kresťanskej rodine. 

Pomyslime na marginalizované a prenasledované kresťanské komunity. Rovnako ako v príbehu o stroskotaní Pavla, sú to často tí najslabší, ktorí prinášajú najdôležitejšie posolstvo spásy. Pretože Bohu sa tak páčilo: zachrániť nás nie silou sveta, ale slabosťou kríža.

Ako Ježišovi učeníci si musíme dávať pozor, aby sme sa nenechali ťahať svetskou logikou, ale radšej sa rozhodli načúvať tým najmenším a najchudobnejším, pretože Boh s obľubou posiela svoje posolstvá prostredníctvom nich, ktorí sa najviac podobajú jeho Synovi, ktorý sa stal človekom.

Rozprávanie Skutkov apoštolov nám pripomína aj to, že pre Boha je prioritou záchrana všetkých. Ako Pavlovi hovorí anjel: „Boh chcel uchrániť všetkých tvojich spoločníkov plavby“. Je to vec, na ktorej Pavol trvá. Aj my si to potrebujeme opakovať: je našou povinnosťou uskutočňovať prioritnú túžbu Boha, ktorý, ako píše samotný Pavol, „chce, aby boli všetci ľudia spasení“ (1 Tim 2,4).

Je tu pozvanie, aby sme sa nevenovali výhradne našim komunitám, ale aby sme sa otvorili dobru všetkých, univerzálnemu pohľadu Boha, ktorý sa vtelil, aby objal celé ľudské pokolenie, a zomrel a vstal z mŕtvych na spásu všetkých. Ak sa s pomocou jeho milosti necháme preniknúť jeho víziou, môžeme prekonať naše rozdelenia.

Pri stroskotaní Pavla každý prispieva k záchrane všetkých: stotník robí dôležité rozhodnutia, námorníci zúročujú svoje znalosti a schopnosti, apoštol povzbudzuje tých, ktorým chýba nádej. Aj medzi kresťanmi každá komunita má svoj dar na ponúknutie druhým. Čím viac hľadíme ponad čiastkové záujmy a prekonávame dedičstvá minulosti v túžbe pokročiť smerom k spoločnému cieľu, tým spontánnejšie budeme môcť tieto dary rozpoznať, prijať a zdieľať.

Posolstvo pápeža Františka k 54. svetovému dňu médií: Život sa stáva príbehom  24. 1. 2020
Človek je bytosť rozprávajúca. Netkáme len šaty, ale aj príbehy, nielen textílie, ale aj texty. Príbehy majú teda spoločnú tkanú štruktúru. Rozprávania nám môžu pomôcť pochopiť a povedať kto sme, a pohrúžením sa do príbehov môžeme znovu nájsť hrdinské motivácie, aby sme čelili výzvam života.

Mnoho príbehov nás mámi, aby nás presvedčili, že ku šťastiu neustále potrebujeme mať, vlastniť a konzumovať, a tak často tieto štruktúry komunikácií produkujú deštruktívne príbehy a provokácie. Toto treba riešiť múdrosťou prijímať a vytvárať krásne, pravdivé a dobré príbehy.

Potrebujeme odvahu odmietať tie falošné a zlomyseľné príbehy. Potrebujeme trpezlivosť a rozlišovanie, aby sme znovu objavili príbehy, ktoré nám pomôžu nestratiť niť uprostred mnohých trhlín dneška; príbehy, ktoré by znovu priniesli na svetlo pravdu o tom, kto sme, a to aj v nepovšimnutom hrdinstve každodenného života.

Príbehom príbehov je Sväté písmo, pretože predstavuje nespočetné udalosti, národy a osoby a od počiatku vyjavuje Boha, ktorý je stvoriteľom a rozprávačom zároveň. Biblia je veľkolepým príbehom lásky medzi Bohom a ľudstvom, v centre ktorého je Ježiš.

Ježiš hovoril o Bohu nie abstraktnými príhovormi, ale podobenstvami a krátkymi rozprávaniami čerpajúcimi z každodenného života. Tu sa život stáva príbehom, a pre poslucháča sa potom príbeh stáva životom: toto rozprávanie vstupuje do života toho, kto počúva a premieňa ho.

Kristov príbeh nie je akýmsi pokladom minulosti, ale je naším príbehom, stále aktuálnym. Ľudstvo si zasluhuje rozprávania hodné jeho výšky, tej závratnej a fascinujúcej výšky, do ktorej ho vyzdvihol Ježiš.

Pri pohľade na Sväté písmo a životy vidíme na dielo Ducha Svätého, ktorý slobodne píše do nášho srdca, obnovujúc v nás pamäť toho, kým sme v očiach Božích. S pohľadom Rozprávača, ktorý jediný má definitívny uhol pohľadu, sa približujeme k protagonistom, našim bratom a sestrám, aktérom po našom boku v dnešných dejinách.

Nejde o nejaké techniky „storytellingu“, ani o robenie reklamy, ale o to, aby sme si udržiavali pamäť toho, kým sme v Božích očiach, aby sme svedčili o tom, čo Duch vpisuje do sŕdc, aby sme každému vyjavili, že jeho príbeh obsahuje úžasné zázraky.

Ekumenická pohostinnosť túži spoznať duchovný život druhých 22. 1. 2020 - Generálna audiencia
Loď, na ktorej cestuje Pavol, je vydaná napospas živlom. Už štrnásť dní sú na mori, nekontrolovateľne unášaní, a keďže nie je vidieť ani slnko, ani hviezdy, cestujúci sa cítia dezorientovaní, stratení. Ale Pavol prehovorí. Viera mu vraví, že jeho život je v rukách Boha, ktorý vzkriesil Ježiša z mŕtvych, a ktorý povolal jeho, Pavla, aby priniesol evanjelium až na kraj zeme. Jeho viera mu hovorí aj to, že Boh, tak ako to zjavil Ježiš, je milujúci Otec. Preto sa Pavol obracia na svojich spoločníkov na ceste a inšpirovaný vierou im oznamuje, že Boh nedovolí, aby sa čo len vlas na ich hlave stratil.

Loď, na ktorej cestuje apoštol Pavol v búrke narazí na plytčinu na pobreží Malty a všetci cestujúci sa v zdraví zachránia na pevnej zemi. A tam zažijú niečo nové. V protiklade k drsnému dorážaniu búrlivého mora sa im dostáva svedectvo „neobyčajnej ľudskosti“ obyvateľov ostrova. Títo ľudia, ktorí sú cudzincami, sú pozorní k ich potrebám. Zapália oheň, aby sa zohriali, ponúknu im úkryt pred dažďom a jedlo.

Pohostinnosť je dôležitá, a je aj dôležitou ekumenickou cnosťou. Predovšetkým to znamená uznať, že iní kresťania sú naozaj našimi bratmi a sestrami v Kristovi. Sme bratia. Niekto ti povie: „Ale tento je protestant, a tento je pravoslávny...“ Áno, ale sme bratia v Kristovi. Nejde tu o nejaký čisto jednosmerne zameraný šľachetný skutok, pretože ak pohostíme iných kresťanov, prijmeme ich ako dar, ktorým sme boli obdarení. Ako vynáhradu dostávame to, čo Duch Svätý zasial v týchto našich bratoch a sestrách. A toto sa stáva darom aj pre nás, pretože Duch Svätý rozsieva svoje milosti všade.

Prijímať kresťanov z inej tradície znamená v prvom rade preukazovať im Božiu lásku, pretože sú Božími deťmi – našimi bratmi – a znamená to prijímať to, čo Boh vykonal v ich živote. Ekumenická pohostinnosť si vyžaduje ochotu načúvať druhým, venovať pozornosť ich osobným príbehom viery a príbehom ich komunít, komunít viery s odlišnou tradíciou než je tá naša. Ekumenická pohostinnosť zahŕňa túžbu spoznať skúsenosť s Bohom, akú prežívajú iní kresťania a očakávanie prijatia duchovných darov, ktoré z toho plynú.

Dnes je to more, na ktorom stroskotal Pavol a jeho spoločníci, opäť nebezpečným miestom. Muži a ženy podstupujú riskantné cesty, aby utiekli násiliu, aby unikli vojne, aby utiekli chudobe. Tak ako Pavol a jeho spoločníci, i oni zakúšajú neľútostnosť, nástrahy púšte, riek, morí... Mnohokrát ich nenechajú vylodiť sa v prístavoch. Niektorými predstaviteľmi moci sú braní ako čísla a ako hrozba! Neraz ich nepohostinnosť odbíja ako vlna naspäť do chudoby a nebezpečenstiev, pred ktorými utekali.

My, ako kresťania, musíme pracovať spolu, aby sme ukázali migrantom Božiu lásku zjavenú v Ježišovi Kristovi. Môžeme a musíme svedčiť, že neexistuje len nevraživosť a ľahostajnosť, ale že každý človek je Bohu vzácny a každého miluje. Rozdelenia, ktoré ešte medzi nami existujú, nám bránia byť naplno znakom Božej lásky.

Ako kresťania – evanjelici, pravoslávni, katolíci, všetci kresťania – pracujeme spoločne na praktizovaní ekumenickej pohostinnosti, obzvlášť voči tým, ktorých život je zraniteľnejší, všetkých nás to urobí lepšími ľuďmi, lepšími učeníkmi a jednotnejším kresťanským ľudom. Priblíži nás to ešte viac k jednote, čo je Božia vôľa pre nás.

Základný princíp je brať ľudstvo ako jednu rodinu   21. 1. 2020
Nosnou myšlienkou, na ktorú sa nikdy nesmie zabúdať, je to, že sme všetci členmi jednej ľudskej rodiny. Z tejto skutočnosti vyplýva morálna povinnosť starať sa jeden o druhého, ako aj vzťažný princíp klásť do samého centra verejnej politiky ľudskú osobu, a nie čisto len presadenie moci alebo zisku.

Až príliš často materialistické a utilitaristické vízie, niekedy skryté, inokedy vychvaľované, vedú k praktikám a štruktúram motivovaným do veľkej miery, ba niekedy i kompletne, sebeckým záujmom. Je preň typické hľadieť na druhých ako na prostriedky na dosiahnutie istého cieľa, a zahŕňa nedostatok solidarity a dobročinnosti, ktorý na druhej strane dáva rásť skutočnej nespravodlivosti, pretože naozaj celostný ľudský rozvoj môže prekvitať len vtedy, keď sú do presadzovania spoločného dobra zahrnutí všetci členovia ľudskej rodiny a môžu k nemu prispievať. Pri hľadaní opravdivého pokroku nezabúdajme, že šliapať po dôstojnosti inej osoby znamená v skutočnosti oslabovať svoju vlastnú hodnotu.

Pri 75. výročí oslobodenia Auschwitzu   20. 1. 2020
V našom svete je vo víre činnosti ťažké zastaviť sa, zahľadieť sa dovnútra a v tichu načúvať volaniu trpiaceho ľudstva. Dnešný konzumizmus je aj v plytvaní slovami: koľko zbytočných slov sa vypovie, koľko času sa premrhá pri hádaní, obviňovaní, kričaní urážok, bez skutočného záujmu o to, čo hovoríme. 

Je znepokojujúce vidieť v mnohých častiach sveta nárast sebectva a ľahostajnosti, nedostatok záujmu o druhých a postoj, že život je dobrý, pokiaľ je dobrý pre mňa; a ak niečo nevychádza, rozpútava sa hnev a nevraživosť. Toto vytvára živnú pôdu pre formy sektárstva a populizmu, ktoré vidíme okolo nás. Na tejto pôde rýchlo vzbĺkava nenávisť. 

Dôrazne odsudzujem každú formu antisemitizmu. Aby sme však riešili príčinu problému, musíme sa zaviazať k preorávaniu pôdy, na ktorej rastie nenávisť, a namiesto toho zasievať pokoj. Pretože práve integráciou a úsilím o porozumenie ostatným účinnejšie uchránime nás samých. Z toho dôvodu je nevyhnutné znovuzačleňovať vysunutých na okraj, vychádzať v ústrety vzdialeným, podporovať tých, ktorých odpisujú ako nemajetných a bez zdrojov, a pomáhať tým, ktorí sú obeťami netolerancie a diskriminácie.

Ján Krstiteľ nás učí objavovať a spoznávať Ježiša  19.1. 2020  -  Anjel Pána
Ján Krstiteľ v sebe nemôže zadržať naliehavú túžbu vydať svedectvo o Ježišovi a vyhlasuje: „Ja som to videl a vydávam svedectvo“. Ján videl niečo uchvacujúce, milovaného Božieho Syna solidárneho s hriešnikmi; a Duch Svätý mu dal pochopiť tú neslýchanú novosť, skutočný obrat. 

Zatiaľ čo vo všetkých náboženstvách človek ponúka a obetuje niečo Bohu, v Ježišovi je to Boh, kto obetuje vlastného Syna na záchranu ľudstva. Ján Krstiteľ dáva najavo svoj údiv a svoje potvrdenie tejto novosti, ktorú prináša Ježiš, a robí to priliehavým vyjadrením, ktoré opakujeme pri každej svätej omši: „Hľa, Boží Baránok, ktorý sníma hriech sveta“.

Svedectvo Jána Krstiteľa nás pozýva k neustálemu novému začiatku na našej ceste viery: nanovo vychádzať od Ježiša Krista, Baránka plného milosrdenstva, ktorého Otec dal za nás. Nechať sa nanovo prekvapiť Božou voľbou stáť na našej strane, byť solidárnym s nami hriešnikmi a zachrániť svet od zla vezmúc ho úplne na seba.

Naučme sa od Jána Krstiteľa nemyslieť si, že Ježiša už poznáme, že o ňom už všetko vieme. Nie je to tak. Zastavme sa nad Evanjeliom, možno i rozjímavým nazeraním ikony Ježiša Krista, jeho „Svätej Tváre“. Rozjímajme zrakom a ešte viac srdcom; a nechajme sa vyučovať Duchom Svätým, ktorý nám vo vnútri hovorí: To je on! To je Boží Syn, ktorý sa stal Baránkom obetovaným z lásky. 

Ježiš, Baránok, trpel a odčinil hriech každého z nás, hriech sveta, a aj moje hriechy. Všetky. Všetky ich niesol na sebe a z nás ich sňal, aby sme mohli byť konečne slobodní, už nie viac otrokmi zla. Áno, ešte stále sme úbohí hriešnici, ale nie otroci. Nie, nie sme otrokmi: sme synmi a dcérami, Božími deťmi!

***
